


La lectura en la sociedad del cansancio: 
positividad, transparencia y (re) existencia

María Alejandra Polanía Cortés1

Helen Yulieth Hernández Páez2

E
l presente texto consta de tres partes, 
en las cuales nos arriesgamos a narrar 
la experiencia de la lectura en relación 

con el tiempo presente. En primer lugar, 
tomamos como punto de partida el horizonte 
interrogativo de la lectura experiencial 
en relación con la sociedad del Cansancio 
(Han 2012) para pensar qué sucede con la 
lectura y cómo las transformaciones suceden 
en el movimiento y no en la proliferación 
de lo igual. En segundo lugar, narramos 
la relación entre lectura y positividad 
a  part ir  de  fragmentos  nacidos  de  la 
experiencia de lectura de algunas pinturas 

de Van Gong (1890) y la experiencia 
cinematográfica que ofrece La sal de 

la tierra de Wim Wenders (2014). 
Por último, proponemos que el 

pensamiento de Han insinúa 
un horizonte subversivo y 
de resistencia en el que, si 
bien el tiempo actual es un 
tiempo acelerado, también 

es un tiempo en el que se 
puede abrir espacios bien 

sean fabulados, míticos o 
discursivos para reposar y 
eventualmente residir.

1. Partiendo de un horizonte: interrogando el 
sentido de la lectura literaria en la sociedad 
del cansancio

La pregunta por la lectura pensada desde la 
Sociedad del Cansancio de Byung Chun-Han 
(2012), adquiere una dimensión vital dado 
que en este momento las acciones centradas 
en el ser humano y en la lectura se ubican 

1. Licenciada en Literatura y Lengua Castellana.  IDEAD - 
Universidad del Tolima.   mapolaniac@ut.edu.co
2. Licenciada en Lengua Castellana y Magister en Educación 
Profesora de la facultad de Educación y del Instituto de 
Educación a Distancia IDEAD Universidad del Tolima.   
hyhernandez@ut.edu.co

ERGOLETRÍAS 22



en el consumo, la competencia, la rapidez, 
la sobreproducción, la difusión de datos, la 
comunicación, entre otras. Cobra sentido 
entonces interrogar las implicaciones que 
trae la lectura en un tiempo caracterizado 
por una violencia neuronal. El ritmo del 
tiempo actual, muestra que prolifera lo 
igual, lo instantáneo, lo idéntico, es decir, 
lo positivo. Vivir en positividad es vivir 
anestesiados al sentir y a la experimentación 
de lo distinto.  No obstante,  el  t iempo 
presente, muestra que quien se detiene en 
una lectura, le queda su tiempo recortado 
para  las  demandas  socia les ,  en  otras 
palabras, no puede rendir del mimo modo. 
El lugar de la lectura en la actualidad es la 
de formar lectores competentes capaces de 
reproducir lo que dicen los libros, reproducir 
formatos, sin sentir nada, sin decir lo que 
sienten y piensan de una lectura. 

Han (2012) en la sociedad del cansancio nos da 
a conocer que el tiempo en que nacimos y que 
ahora habitamos, tiene como característica 
la positividad puesto que no nos pasa nada 
cuando leemos (Larrosa, 2003); por eso el 
amor, la otredad no es un rasgo característico 
de esta época.  Cabe entonces hacer la 
siguiente pregunta, si la norma es estar bien, 
ser siempre el mismo ¿Cómo puede la lectura 
literaria acontecer? ¿Cuál es el sentido de la 
lectura literaria en este tiempo? El tiempo que 
Han muestra lo sentimos próximo y heredero 
de Cronos, el dios del tiempo, quien, en una 
pintura de Goya, derrotó a su padre Urano por 
hacerle la predicción de que será destronado 
por uno de sus hijos. Desde allí Cronos 
comienza a devorar a sus hijos.

El tiempo cronos es aquel tiempo donde 
el sujeto se auto explota y se vuelve presa 
de un cansancio infinito, un cansancio con 
exceso de positividad. La experiencia del 
tiempo cronos nos anestesia. Es así como 
preguntamos ¿Será posible pensar la lectura 
literaria como detenimiento si somos hijos de 
Cronos? ¿Qué hay en nuestro tiempo para que 
la lectura deba hacerse siempre de manera 
productiva? Sabemos pues que vivimos 
corriendo, corriendo para vivir, para respirar, 
corriendo para caminar, siempre corremos y 
corremos. Tenemos presente que el tiempo 
es nuestro dador de vida, de experiencias, es 
improbable que podamos existir fuera de un 
tiempo o de una historia. Esta problemática 
de ser herederos de Cronos hace que estamos 
condenados a un tiempo ligero, efímero, 
rápido, un tiempo espontáneo. Han (2015) lo 
expresa de la siguiente manera: 

H o y  e n  d í a ,  l a s  c o s a s  l i g a d a s  a  l a 
temporalidad envejecen mucho más rápido 
que antes.  Se convierten en pasado al 
instante, y de este modo, dejan de captar la 
atención. El presente se reduce a picos de 
actualidad. Ya no dura. (p.18)

23



La lectura en la época del cansancio parece 
estar condenada a ese tiempo efímero, al 
presente de la actualidad. El hecho de que 
nada sea duradero, deja ver que la lectura 
que se exige es aquella que está destinada 
a leerse y a olvidarse porque la sociedad 
positiva ha configurado su propia lengua; una 
lengua marcada por transparencia (2013, 
p.6). Leemos para informarnos. Cuando nos 
informamos la lengua que leemos es formal, 
operacional, desprovista de ambigüedades y 
metáforas. La lengua hoy es parafraseando a 
Bauman (2013) líquida en la medida en que 
su fluidez no deja huellas ni experiencias en 
el tiempo.  Ahora bien, si se lee para estar 
informados ¿Qué sucede con la figura del 
lector? ¿Cuál sería su trabajo de lectura?

Ahora bien, pensando el tiempo en que 
estamos ¿Cuál es la crisis que afronta la 
lectura literaria? Han, frente a ese punto 
comparte que: 

Hace diez o veinte años que ya no sucede 
casi nada en la literatura. Hay un aluvión 
de publicaciones, pero (hay) un parón 
intelectual.  La causa es una crisis de 
comunicación. Los nuevos medios de 
comunicación son admisibles, pero causan 
un ruido tremendo. (Han, 2017, p.100)

Ser herederos de Cronos, vincula una 
relación con la rapidez del lenguaje. Sin 
embargo, en la lectura sucede algo y es que el 
lenguaje propone una relación cercana a la 
dimensión poética: 

El lenguaje es el ser de la literatura, 
su propio mundo: la literatura entera 
está contenida en el acto de escribir, 
no ya en el de «pensar», «pintar», 
«contar», «sentir». Desde el punto 
de vista técnico, y de acuerdo con 
la definición de Román Jakobson, 
lo «poético» (es decir, lo literario) 

designa el tipo de mensaje que tiene como 
objeto su propia forma y no sus contenidos. 
Desde el punto de vista ético, es simplemente 
a través del lenguaje como la literatura 
pretende e l  desmoronamiento  de  los 
conceptos esenciales de nuestra cultura, a 
la cabeza de los cuales está el de lo “real”. 
(Barthes, 1994, p.15) 

Teniendo en cuenta lo anterior, este horizonte 
de partida pregunta por las acciones y formas 
de lectura en esta época, cuya preocupación 
es por lo instantáneo, por la rapidez, es 
decir, el punto de partida para esta reflexión 
es la pregunta por la lectura en el tiempo 
de la positividad, y de la trasparencia de la 
información. 

2. Fragmentos de lectura y posividad

En este momento, nos centraremos en hablar 
de la positividad en relación con la lectura 

porque la sociedad positiva 
h a  c o n f i g u r a d o  u n a 

l e n g u a  q u e  n o  e s 
h e r m e n é u t i c a  n i 

poética,  la cual 
d e l i n e a  l o s 

c o n t o r n o s 

Byung Chul Han

ERGOLETRÍAS 24



de lo que debemos leer.  La lengua positiva 
es formal, plana, trasparente, mientras que 
la lengua poética está prolongada mediante 
el uso de un lenguaje, entendido desde su 
dinamismo y valiéndose de la imaginación, 
sentimientos, inteligencia, sus pasiones. En 
palabras de Lomas (2009) es la expresión 
en los modos de entender la experiencia 
personal  y  a jena.  Para  Han (2012)  la 
positividad propone una transparencia que 
ejerce sobre sí mismo una violencia neuronal, 
ya que “el exceso de positividad se manifiesta, 
asimismo como un exceso de estímulos, 
informaciones e impulsos.” (Han, 2012, p.34)

El rol positivo o la positividad muestra la 
capacidad que cada uno tiene por hacer 
una u otra cosa, tal vez incluso, por la 
facultad de saber hacer algo, pero ese saber 
hacer se encuentra situado en la sociedad 
de rendimiento, es decir, saber hacer en 
los proyectos, en las empresas, porque el 
tiempo es visto desde las agendas, desde 
el calendario, desde nuestro horario y el 
día a día, por ende, somos hijos de Cronos.  
Repetimos “yo sí puedo” en la afirmación del 
imperativo del progreso. 

2.1 Fragmento uno
Para Han (2012) el paradigma neuronal 
se basa en la negación de la negación. 
Nos encontramos en un mundo pobre de 
negatividad y eso significa que no debemos 
experimentar sensaciones otras frente al 
mundo, es decir, exaltar nuestras sensaciones 
no es lo correcto porque como se ha dicho, el 
imperativo en la positividad es el estar bien. 
¿Qué otras sensaciones nos brindan el arte y 
a literatura? ¿Cómo afirmar esas sensaciones 
como alguna vez lo hizo Van Gogh?

Para comenzar,  quisiéramos decir que 
para ver el cuadro de Van Gogh hay que 
detenerse y así poder contemplar algo, 
poder leer algo, poder comprender que hay 

momentos de la vida en la que sin distinción 
alguna nos reconocemos en situaciones 
que van asociadas al desespero, la angustia, 
tristeza profunda, soledad, infelicidad, pero, 
sobre todo, el no sentirnos identificados o 
reconocidos. Precisamente el tiempo para 
detenernos ante esta pintura es lo primero 
que se pierde en la Sociedad del Cansancio. 
Volviendo al tiempo, el profesor Silgado 
Ramos basado en el cuento de Flórez Brúm, 
(1999), da en un punto clave el cual es: 

Un tiempo sin tiempo, es decir, sin duración, 
sin aroma, sin orientación.  Pero, también es 
la historia de un hombre sin historia, esto es, 
sin narración, sin relato, sin identidad.  Un 
hombre alienado, incapaz de sustraerse del   
imperativo de correr, correr y correr. (P.11)

La posit ividad se da entonces cuando 
miramos a Van Gohg de afán, con prisa, sin 
relato, para buscar respuestas rápidas e 
inmediatas, dejando de lado la expresión de 
la pintura, sus colores, el hecho biográfico 
de que Van Gogh era un hombre solitario no 
reconocido por la sociedad de su entonces. 
Una sociedad que lo señaló por ser diferente, 
por no asimilar, no encajar, por demostrar 

25



pasividad para reconocer pequeñas cosas, 
por creer que la eternidad tenía una puerta 
o como él lo nombró “Esa es la puerta de la 
eternidad”. 

2.2 Fragmento dos
A veces pareciera que nos quedamos sin 
tiempo, que estamos sin tiempo, que el 
tiempo está en un reloj de arena con un 
filtro muy ancho y por esto nos cuesta más 
prestarle atención a una pintura de Van 
Gogh. Se nos va el tiempo de las manos, se 
nos derrite, pareciera que estamos tan lentos 
al tiempo actual que no vamos a morir en 
el momento justo, ni siquiera estamos en el 
momento justo para leer y contemplar lo que 
nos dice un cuadro o una pintura, no estamos 
en el momento justo para valorar, parece que 
estamos en el momento justo para ponernos 
a derrochar tiempo en la nada, o sólo en la 
productividad. 

Sin embargo, cabe rescatar que el lenguaje 
de creación no es positivo. La pintura de 
Van Gogh se encuentra hecha de soledades, 
aislamientos, molestias,  las cuales nos 
abruma, nos revoluciona, nos lleva a la 
invención y en momentos al borde de la 
locura o a la locura misma. Para reconocer 
esta pintura o cualquier otra de Van Gogh 
no es sólo necesario observarla o admirarla 
sino también sentirla, para situarnos en unos 
diversos contextos y en otros tiempos. Van 
Gogh lo veía todo con ojos diferentes, Van 
Gogh veía cosas en las lo fundamental de la 
vida. 

Hay un poema Nelson Romero, en el cual 
se explora un lenguaje y unas preguntas al 
margen del exceso de positivismo:

¿Quién no hubiera querido ser la mano de 
Van Gogh? Estos poemas quisieran, por lo 
menos, revelar al lector los secretos de su 
oreja mutilada. Por ahora sueño que estoy 

sentado sobre la silla que dibujó, y que él 
viene; viene bajo el cielo de Arles, se me 
acerca y desenrolla un lienzo transparente a 
través del cual puedo mirar unas campesinas 
barriendo en los patios de su infancia. 
Más allá, sembradores de patatas, y los 
cuervos sobrevolando los trigales por cielos 
de eternidad. Pero cuando voy a entrar a 
una casa que me ha dibujado, despierto 
asomándome por ventanas solares. Antes, el 
pintor me ha pedido que le lleve a Théo una 
carta (Romero Guzmán, 2000, p. 9).

¡Miremos con ojos de pintor! ¡Miremos a 
través de Van Gogh ¡Pensemos que todos 
podemos reconocer algo en esa pintura, 
todos nos hemos reconocido en ella, todos 
hemos estado en un momento similar, en una 
posición similar, todos hemos sentido ese 
rechazo social, todos hemos sentido que por 
unas necesidades estamos al borde colapso, 
todos hemos sentido que estamos a un paso 
de un desolador, caliente y desesperanzador 

ERGOLETRÍAS 26



infierno, sin embargo, Van Gogh nos dice 
“sufrir sin quejarse es la única elección que 
hay que aprender en esta vida” (Van. 2011, 
p.80)

2.3 Fragmento tres
Se puede pensar con Han (2017) el exceso de 
positividad como el mayor rasgo de violencia 
neuronal, una violencia que no es violencia ni 
física ni directa, en palabras de Han:

La violencia de la positividad no presupone 
ninguna enemistad. Se despliega en una 
sociedad permisiva y pacífica. Debido a ello, 
es menos visible que la violencia viral. Habita 
el espacio libre de negatividad de lo idéntico, 
hay donde no existe ninguna polarización 
entre amigo y enemigo, entre el adentro y el 
afuera, o entre lo propio y lo extraño. (Han, 
2017, p. 14)

En la sociedad positiva es para Han, una 
sociedad profundamente violenta ,  no 
obstante, es una violencia neuronal, una 
explotación con el otro y con nosotros mismo. 
Por ello, quiero hablar en este fragmento de 

una película de Wim Wenders llamada La sal 
de la tierra (2014), basada en un fotógrafo 
brasilero Sebastián Salgado donde a través de 
fotografías se muestran diferentes escenarios 
de violencia que ejerce el ser humano sobre la 
naturaleza, sobre el otro, sobre la diferencia y 
sobre sí mismo.

Al ver esta fotografía, pareciera a simple vista 
una montaña en ejercicio de explotación o de 
trabajo minero, pero Sebastián, nos obliga a 
ver desde los ojos de un fotógrafo para así, 
leer esa imagen en clave de ambición, pobreza 
y premura. Esa imagen nos extrapola a una 
época en donde la palabra desarrollo es en 
realidad una imagen de nuestra época; época 
en la que nos hemos preocupado tanto por la 
producción que se nos ha olvidado el factor 
humano, hemos llegado a degradar tanto 
nuestra especie que pareciera que nos hemos 
anestesiado unos de otros. 

Esos otros en Salgado no son transparentes 
o iguales, el otro en La Sal de la tierra 
tiene matices y miradas de pobreza. La 
siguiente imagen a la que recurro me lleva 

27



a pensar que, en la sociedad del Cansancio, 
todas las caras son iguales, pálidas ante la 
superproducción de la palabra desarrollo. 
El rostro tiene aquí huellas de la pobreza, el 
abandono y la miseria. 

2.4 Fragmento cuatro 
Salgado, me brindó la sensación al igual que 
Van Gogh, que pertenecemos a una sociedad 
donde no parece haber un inicio o un final; 
donde estamos en una constante, en un 
espiral, en un lugar que pareciera que nunca 
nos va a sacar del cansancio. Sin embargo, ese 
no es el problema, el problema es que para 
sentirnos cansados, no necesitamos tener un 
lugar en específico, una situación, una escena 
ni mucho menos un ambiente, nacer en esta 
época ya nos hace ser herederos de Cronos y 
del cansancio colectivo. 

Estamos tan cansados que el tiempo a pesar 
de ser necesario, se vuelve ese juez que nos 
observa, nos mira, nos detalla, nos juzga, nos 
hace sentir que estamos, pero no estamos, 
nos hace sentir que pertenecemos a esta 
época solo para rendir, para ser otro igual así 
mismo. El ejercicio de violencia neuronal que 
propone Han no es el rechazo del otro, sino 
convertir al otro en igual, es decir anularle 
su diferencia. Pero como lo hemos venido 
escribiendo, en Salgado, el otro no es igual. 
Desde los ojos del fotógrafo el otro está 
asociado con el dolor humano. La sociedad 
del cansancio está tan cerca de la civilización 
del Espectáculo (Llosa, 2012) donde el otro 
es un objeto de entretenimiento o un acto 
morboso que solo cautiva y emociona, pero 
no permite reconocer las biografías que hay 
junto a esos rostros. 

3. A modo de cierre: lectura y -re- existencia 

Se podría decir que la transparencia es 
la  respuesta  de la  posit ividad,  es  esa 
consecuencia que permite que las acciones 

sean tal cual se proponen. En este tiempo 
s o c i a l  l l a m a d o  l a  p o s m o d e r n i d a d ,  s e 
transforma todas las miradas al lenguaje, 
al amor, lo literario, lo social, es decir, a las 
acciones que desempeñamos. Desde este 
punto, la transparencia indudablemente es 
inevitable, porque como dice Byun Chun Han 
“Se reclama de manera efusiva sobre todo en 
la relación con la libertad de información” 
(2013.  P11) ,  se  ha  convert ido en esa 
exigencia, en ese requisito social y del ahora. 
Estamos en una sociedad que está cada vez 
más a favor de la positividad, pues, se exige 
que todo lo que se diga y se haga sea tal fue 
dicho o propuesto.

En la lectura este aspecto se complejiza aún 
más. Hablar de transparencia es anular los 
efectos significativos que tiene un lector, 
aquellas sensaciones profundas que puede 
suscitar un libro. Esto que según Larrosa es: 

Aquello que le forma a uno, le transforma 
o le deforma. No hay lectura si no hay ese 
movimiento en el que algo, a veces de forma 
violenta, vulnera lo que somos. Y lo pone 
en cuestión. (...) Leer, cuando es más que 
cubrir un programa de estudios, más que un 
pasatiempo, más que un ejercicio cultural, es 
poner en cuestión lo que somos. (p. 64)

En medio del tiempo cansado del presente, 
hablar del ejercicio de lectura literaria 
es también una pregunta por el tiempo, 
es decir, por cómo estamos entendiendo 
la  época .  Por  esta  razón ,  después  de 
interrogar la positividad del lenguaje y la 
transparencia como ejercicio de control, es 
necesario mostrar la narración y el lenguaje 
poético como un vínculo que permite una 
posición del sujeto, un punto de vista que 
defiende una postura del lenguaje en el 
que se pueden abordar las sensaciones, 
vivencias, pensamientos y posibilidades 
de la diferencia. Vale la pena resaltar que 

ERGOLETRÍAS 28



las narraciones expuestas en este trabajo, 
afirma las subjetividades de pensar este 
tiempo, movilizando que, si bien estamos en 
un tiempo casando, también ese cansancio 
permite la narración como ejercicio de 
resistencia. 

Lo anterior nos revela la importancia de 
reconocer que la filosofía es un tema que 
permite leer lo que estamos haciendo con la 
lectura. Específicamente en este trabajo, me 
permitió saber por qué la lectura literaria 
genera prácticas en donde leemos y nos pasa 
nada, leemos y no se despliegan vivencias y 
aprendizajes. La positividad y el exceso de 
la transparencia configuran modos de ser 
hegemónicos con atributos como la felicidad 
y la negación de los estados anímicos. Por 
esto mismo, esta perspectiva nos lleva a 
preguntarnos cómo estamos leyendo la 
lectura literaria y si en realidad constituye en 
prácticas para la formación inherentes a su 
devenir. 

Referencias
Barthes. (1994). El susurro del lenguaje. 

Paidos. Barcelona.

Bauman, Z. (2013). Sobre la educación en un 
mundo líquido. Espasa.

Flórez Brúm, A. E. (1999). los perseguidos. 
Bogotá: Nueva Gente Editorial.

Han, B. (2015). El aroma del tiempo. Un 
ensayo filosófico sobre el arte de 
demorarse. Barcelona: Herder.

H a n ,  B .  ( 2 0 1 3 ) .  L a  S o c i e d a d  d e  l a 
Transparencia. Barcelona: Herder.

Han, B. (2012). La Sociedad del Cansancio. 
Barcelona: Herder.

Han, B. (2017). La Expulsión de lo Distinto. 
Barcelona: Herder.

Larrosa, J.  (2003). La experiencia de la 
lectura. FCE. México D.F.

Lomas, C. (2009). Educación literaria. In C. 
Lomas, & A. Tusón, Enseñanza del 
lenguaje, emancipación comunicativa 
y educación crítica. Mexico, DF: edere

Romero Guzmán, N. (2000). Surgidos de la 
luz. Ibagué: Imprenta Departamental 
del Tolima.

Silgado, A. (2021). El tiempo que falta 
(fragmentos inacabados). Ergoletrías. 
Universidad del Tolima. 

Van Gogh, V. (1890). Anciano en pena. Pintura. 
Otterlo, Países Bajos.

Van Gogh, V. (1889). La habitación de Arlés. 
Pintura. Museo van Gogh, Ámsterdam, 
Países Bajos.

Van, V. (2011). Últimas cartas desde la locura.

Vargas Llosa, M. (2012). La civilización del 
espectáculo. Lima. Alfaguara.

Wenders, W., & Ribeiro Salgado, J. (2014). La 
sal de la tierra. Película documental.

29




