


Sara Rocío Clavijo Murillo
srclavijom@ut.edu.co

 Licenciatura en Literatura y Lengua 
Castellana VIII semestre 
 Universidad del Tolima

C
rimen y castigo es una novela de 
Fyodor Dostoyevski que narra la 
historia de Rodión Raskólnikov, 

u n  j o v e n  e s t u d i a n t e  d e  d e r e c h o 
empobrecido y solitario. Rodión planea 

asesinar a una vieja usurera para robarle el 
dinero y aliviar así sus propias penurias y 
las de otras personas que también sufren 
la pobreza. En su delirio, justifica el crimen 
con la idea de que algunas personas tienen 
derecho a cometer crímenes en busca de un 
bien mayor.

Tras una serie de eventos, el crimen 
se comete, pero no como Raskólnikov 
l o  h a b í a  p l a n e a d o .  A l  a s e s i n a r  a 
la  anciana,  se ve forzado por las 
circunstancias a matar a Lisbeth, una 
mujer inocente y también víctima de 
la usurera. Raskólnikov empieza a 
experimentar una profunda angustia, 
acompañada de delirios, malestares 
f í s i c o s  y  u n a  i n te n s a  a g i t a c i ó n 
e m o c i o n a l  y  p s i c o l ó g i c a .  S e  ve 
consumido por la culpa y el miedo. 
Es así como los tormentos internos 

La redención de Raskólnikov: un análisis sobre el 
amor en Crimen y Castigo

69



y sus interacciones con otros personajes, 
como Marmeládov, un borracho; Sonia, una 
joven mujer que se prostituye para sostener 
a su familia; Svidrigáilov, un criminal que ha 
conseguido huir de la justicia sin ninguna 
culpa aparente; Rasumikine, un viejo amigo 
que, pese a compartir las circunstancias con 
Rodión, actúa de forma diferente y siempre 
le tiende la mano; y Petrovich, el juez que, 
tras sospechar de Raskólnikov y sus razones, 
le somete al juicio psicológico de su propia 
conciencia, dan inicio a su castigo.

Después de atravesar el castigo de convivir 
consigo mismo y aún con la posibilidad 
de resultar invicto, Raskólnikov decide 
entregarse y confesar el crimen para lograr 
así la redención y renacer, esta vez menos 
solo, encontrando una esperanza en el amor. 
Pues el castigo lo estaba atravesando desde el 
silencio en su condena autoimpuesta.

La obra se divide en seis partes, y cada 
una invita al  lector a explorar el  viaje 
psicológico de Raskólnikov. En un inicio, 
solo se presenta el suspenso frente a las 
acciones que se podrían cometer para luego, 
tras conocer la psique alterada de Rodión, 
someter al lector a un escenario del crimen 
y sus consecuencias, como el castigo y la 
redención. Si bien Dostoyevski maneja una 
estructura lineal en la obra, lo hace desde 
la perspectiva de un narrador omnisciente 
y extradiégetico. Desde su narración se 
conocen los pensamientos, emociones, 
acciones y creencias de Raskólnikov. Por 
ejemplo, en el primer capítulo, el narrador 
describe cómo Raskólnikov se siente mientras 
camina por las calles de San Petersburgo: 
“Ya en la calle, echó a andar tranquilamente, 
sin apresurarse, con objeto de no despertar 
sospechas. Apenas miraba a los transeúntes y, 
desde luego, no fijaba su vista en ninguno; su 
deseo era parar lo más inadvertido posible” 
(Dostovieski,2019, p. 69)

Por otro lado, en ocasiones, el autor le 
entrega el rol de narrador a los personajes 
protagonistas, en especial a Raskólnikov, para 
que sea más claro el estado alterado y efusivo 
en el que se encuentra. En esas ocasiones, 
también cambia la perspectiva y la narrativa 
deja de ser precisa, y el lector se enfrenta a 
una visión limitada del entorno exterior a la 
mente de Raskólnikov. Es en esos momentos 
donde se atiende a una íntima exploración de 
las emociones, miedos, dudas y justificaciones 
que tiene Raskólnikov, durante sus delirios 
febriles, el lector experimenta su confusión y 
desorden mental: 

A p e n a s  s e  h u b o  p u e s t o  e l  c a l c e t í n 
ensangrentado, se lo quitó con un gesto de 
horror e inquietud. Pero en seguida recordó 
que no tenía otros, y se lo volvió a poner, 
echándose de nuevo a reír. «¡Bah! esto no son 

ERGOLETRÍAS 70



más que prejuicios. Todo es relativo en este 
mundo: los hábitos, las apariencias…, todo, en 
fin.» Sin embargo, temblaba de pies a cabeza. 
(Dostoyevski, 2019, p. 109)

El narrador, desde el inicio de la obra, 
introduce al lector en una narrativa desde 
una perspectiva omnisciente y se ubica 
como alguien externo a los personajes de 
la obra: “En una tarde extremadamente 
calurosa de julio, un joven salió de la reducida 
habitación…” (Dostoyevski, 2019, p. 11). 

Así, deja solo al lector con la historia desde 
la perspectiva psicológica de Raskólnikov, 
quien desde un inicio parece alterado. En los 
momentos donde quiere dejar claro el fluir 
de conciencia, realiza diálogos muy largos 
entre los personajes y sus pensamientos, 
encapsulándolos en comillas, dejando claro 
que, para la construcción de la historia, más 
allá de los paisajes o lugares, el narrador 
describe una atmósfera psicológica. Por eso 

nos sitúa en los pensamientos y diálogos de 
los personajes, pues es una obra que entra 
en la categoría de realismo psicológico y que 
busca abordar la complejidad humana.

El cambio de perspectiva narrativa afecta 
profundamente la percepción del lector 
sobre la psicología de Raskólnikov. Cuando 
la narrativa se centra en la perspectiva de 
Raskólnikov, el lector se sumerge en su mente 
perturbada, experimentando de primera mano 
sus dudas, miedos y justificaciones. Esto crea 
una inevitable empatía con el personaje, a 
pesar de sus acciones criminales. La fluctuación 
entre la narrativa omnisciente y la perspectiva 
de Raskólnikov permite al lector ver tanto el 
mundo exterior como el tumulto interno del 
protagonista, enriqueciendo la comprensión de 
su compleja psicología. Por ejemplo, durante 
los pasajes donde Raskólnikov se debate entre 
confesar su crimen o no, el lector siente su 
angustia y desesperación, lo que humaniza al 
personaje y lo hace más tridimensional.

El final de la obra retoma o pone en evidencia 
la intención del autor de tener atado al lector 
y de ese dialogo que existe entre ambos al 
decir: “En todo esto habrá material para una 
nueva narración, pero la nuestra ha terminado” 
(Dostovieski,2019, p. 475)

Cuando entramos en el argumento de la historia 
después del preámbulo, aparece la culpa de 
Raskólnikov. Se contradice entre lo que pensaba 
y lo que piensa, pero también entre lo que 
siente y lo que sintió. Antes del crimen, estaba 
prometido con la hija de la casera, su condición 
económica no era tan precaria y el lector puede 
asumir que se sentía menos solo. Cuando la 
obra empieza, es otra la situación del personaje, 
amargado, soberbio, solitario y desamparado. 
Al verse solo en el mundo, sucumbe ante sus 
oscuros ideales, y lo que podría ser una ironía 
de la vida es en la obra una desgracia controlada 
por el autor.

Dostoyevski

71



Luego de la narración del crimen, el autor 
sitúa a Raskólnikov en un bar, donde conoce 
a alguien que le habla sobre Sonia, una mujer 
opuesta a él. Ella, en vez de sacrificar a otros, 
se sacrificó a sí misma por el bien de su 
familia. “Él dirá: «Ven, yo te perdonaré y te 
redimo de tus pecados porque tú has amado 
mucho»” (p. 27). Luego 
d e  e s e  e n c u e n t r o , 
nace en Raskólnikov 
u n a  i d e a  d e  S o n i a , 
u n a  n e c e s i d a d 
d e  c o n o c e r l a .  E s a 
necesidad se suple con 
la muerte del padre. 
E n  l a  v e l a c i ó n ,  e l 
encuentro con Sonia se 
traduce en esperanza 
y  n a c e  u n  ve s t i g i o 
d e  c o n v e r t i r s e  e n 
alguien mejor que un 
asesino, mejor que un 
intelectual soberbio, 
mejor de lo que creía.
Re to m a n d o  l a  i d e a 
inicial, el Raskólnikov 
posterior al  crimen 
renueva relaciones 
con personas que le 
estiman y se preocupan 
por su bienestar, como 
su madre,  hermana 
y Rasumikine. Ellos 
s i m b o l i z a n  p a ra  é l 
u n  t e m o r,  p o r q u e 
antes solo tenía que 
p r e o c u p a r s e  p o r 
sí mismo y ese elemento se ve alterado, 
cambiando aún más su psique y posición. A 
ellos los protege del secreto que lo atormenta, 
se diferencia de ellos por su bondad y, al 
mismo tiempo, su secreto lo hace ver en 
Sonia a alguien capaz de entenderlo. Porque, 
aunque no la conoce, sabe que es el tipo de 
persona que podría perdonarlo y ayudarlo a 

encontrar un camino en el que pueda estar 
tranquilo: “Al final, se acercó a ella, los ojos 
le centelleaban. Apoyó las manos en los 
débiles hombros y miró el rostro cubierto 
de lágrimas. Lo miró con ojos secos, duros, 
ardientes [...] de pronto se inclinó, bajó la 
cabeza y le besó los pies.” (p. 289).

A q u e l l a  a c c i ó n  d e 
arrodillarse, besar los 
pies y buscar un sostén 
emocional, más allá de 
describir la afectación 
emocional, evidencia 
un sentimiento intenso. 
L a  a t m ó s f e r a  e n  l a 
que el narrador ubica 
al lector es la de una 
acción desesperada en 
busca de esperanza, la 
cual solo encuentra en 
el amor. Es así como 
el narrador desarrolla 
la recíproca necesidad 
de  Raskólnikov  por 
S o n i a  y  d e  S o n i a 
p o r  R a s k ó l n i k o v . 
L a  h u m i l l a c i ó n 
a c o m p a ñ a d a  d e 
d e v o c i ó n  e n  e l 
a r r o d i l l a m i e n t o  y 
los besos en los pies 
s o n  u n a  c o m p l e t a 
reverencia en la que 
Raskólnikov se rinde 
ante su lucha interna, 
y es así como reconoce 

la culpa por primera vez, a la espera de que 
Sonia comprenda o guíe su peregrinación.

Diferentes obras de la literatura ponen 
el amor como un medio para alcanzar la 
redención, basta con dar un vistazo a las 
obras clásicas como Romeo y Julieta que pese 
a su trágico final el amor de los protagonistas 

ERGOLETRÍAS 72



logra reconciliar a las familias enfrentadas, 
mostrando cómo el sacrificio personal puede 
llevar a una redención colectiva. De manera 
similar, en Los miserables de Víctor Hugo, Jean 
Valjean, a través de su amor y dedicación a 
Fantine y su hija Cosette, encuentra redención 
por sus crímenes pasados, convirtiéndose 
en un hombre bondadoso y compasivo. O 
incluso, en la Divina comedia, donde de forma 
simbólica el viaje de Dante en busca de su 
amada Beatriz lo hace atravesar todos los 
círculos del infierno y el purgatorio hasta 
llegar al paraíso. Estas comparaciones ayudan 
a ilustrar cómo el amor, tanto en Crimen y 
castigo como en estas obras clásicas, actúa 
como un catalizador para la redención, 
subrayando la capacidad del amor para 
transformar y sanar.

El ejemplo más tangible sobre el amor como 
redentor es el Nuevo Testamento de la Biblia. 
Jesús acoge a ladrones, mendigos, prostitutas 
y arrepentidos en su regazo y lo único que 
predica es el amor al otro. Esta referencia a 
la Biblia es pertinente en Crimen y castigo, 
donde el amor de Sonia hacia Raskólnikov 
puede verse como una representación del 
amor redentor que Jesús predica. Sonia, a 
través de su sacrificio y amor incondicional, 
ofrece a Raskólnikov la posibilidad de 
redención y un camino hacia la salvación 
espiritual.

En el texto Evidencias del amor: Fyodor 
Dostoievski y Pavel Florenski, María Mosto 
señala: “El amor esparce una calidad luminosa 
que avanza sobre la frialdad y oscuridad del 
pecado y de la muerte.” (p. 100) y añade: 
“Ser creyente para Dostoievski es vivir en la 
confianza del amor más allá de la debilidad y 
felicidad de nuestra condición.” (p. 100). Esto 
resuena con la transformación de Raskólnikov 
a lo largo de la novela, donde el amor de 
Sonia actúa como la luz que lo guía fuera de la 
oscuridad de su culpa y desesperación.

Es así que, como en muchos textos, Crimen y 
castigo se muestra permeado por una filosofía 
personal del autor: que incluso los soberbios 
asesinos y criminales pueden arrepentirse 
si encuentran el camino de la solidaridad, 
el arrepentimiento y el reconocimiento 
de la culpa, para alcanzar o encontrar una 
salvación que permita resignificar la vida.

No solo en la literatura es posible evidenciar 
esa relación casi inherente entre el amor y 
la redención. En el arte, Rembrandt capturó 
este sentimiento en su obra El retorno del hijo 
pródigo (c. 1669; véase Anexo A). Rodeado de 
un color rojo, un hombre arrodillado ante otro 
que es su padre, un abrazo entre ambos y el 
rostro consolador del padre dejan saber, sin 
conocer el contexto bíblico, el arrepentimiento 
y el amor que basta para sostener un alma 
decaída.

Otros medios visuales como el cine también 
abordan el tema de la redención en relación 
al amor. Un ejemplo de ello es Paris, Texas de 
Wim Wenders. Esta película aborda el mutismo, 
el alejamiento y el bloqueo mental producto 
de la culpa que se subsana con el perdón que 
encarna la posibilidad de un nuevo comienzo. 
Barrios Casares (2003) realiza un diálogo en 
el que menciona que aprender a contar con 
la precariedad sin el anhelo de redención es 
recobrar el poder de reinventar la realidad, 
aunque para ello tengamos que reconstruir las 
piezas que conforman lo que somos.

73



En The Shawshank Redemption es posible 
explorar la redención y el  amor desde 
la pérdida, pero es un punto de partida 
para analizar el hecho de que el crimen y 
el sentimiento de culpa, la conciencia de 
haber ido en contra de nosotros mismos 
como actores o negligentes, el perdón o la 
redención no se pueden alcanzar si no hay 
alguien del lado del amor dispuesto a recibir 
al pecador y reconocerlo como alguien que 
puede recomenzar.

Crimen y castigo es una obra trascendental 
q u e ,  a u n q u e  s e  u b i c a  e n  u n a  é p o c a 
determinada, no se queda en esa época, 
porque el tema que aborda es la psique 
humana y la moral, dos hechos que han 
acompañado al hombre desde que se vio en 
sociedad. El peso de la historia está en la 
atmósfera de angustia y afán que parecen 

expresar los personajes en los diálogos, 
donde se denota lo que la obra significa y 
dice: el caos interno siempre encuentra una 
ruta para manifestarse, ya sea en el silencio, 
la culpa, los sueños o la locura.

Dostoyevski, desde una perspectiva personal, 
pese a  la  cruda real idad que siempre 
muestra en sus obras, no puede evitar el 
decantamiento hacia el amor; Noches blancas 
y El jugador son una muestra de ello. En la 
primera, el haber amado es el único consuelo 
para un alma solitaria, y en la segunda, el 
amor parece más una prueba y un anhelo que 
nos señala como responsables de nuestra 
propia decadencia cuando no somos fieles a 
nosotros mismos.

En crimen y castigo, el amor es nuevamente 
un recurso, y una invitación, es nuevamente la 
última esperanza de los hombres y el camino 
para superar nuestras contradicciones y 
perdonarnos para ser perdonados por la 
sociedad. 

Es posible concluir Crimen y castigo hace 
parte de las lecturas que llevan al lector a 
reflexionar sobre la naturaleza humana y 
las acciones de los hombres desesperados. 
En relación con otras obras, es destacable el 
trato a la ambivalencia del yo; la combinación 
entre elementos psicológicos y filosóficos 
hace de crimen y castigo una obra que vale la 
pena leer y que, a opinión personal, es una de 
las más emocionantes que he leído. 

En cuanto a la relevancia contemporánea, 
Crimen y castigo  sigue siendo una obra 
significativa. La lucha interna de Raskólnikov, 
su búsqueda de redención y la exploración 
de la moralidad y la justicia son temas 
universales que resuenan con los lectores 
modernos. La historia hace posible la reflexión 
sobre cuestiones éticas y psicológicas que 
siguen siendo pertinentes en la sociedad 

ERGOLETRÍAS 74



contemporánea, como la justificación del mal 
en nombre del bien, la naturaleza de la culpa 
y la capacidad de redención.

Albert Camus, en su obra El extranjero , 
también aborda un crimen, pero desde la 
visión de un personaje al que todo le resulta 
indiferente. Aunque este comentario final 
sobre Camus puede parecer fuera de lugar, en 
realidad subraya las diferentes perspectivas 
sobre la culpa y la redención en la literatura. 
Meursault, el protagonista de El extranjero, 
encuentra un consuelo mínimo en María, 
en quien no ve nada más que algo temporal, 
y lleva su ausencia de arrepentimiento 

Referencias
De Quevedo, F. (s.f.). Blog. Obtenido de Rjgeib: https://www.rjgeib.com/thoughts/militar/

militar.html 

Alighieri, D. (1320). La Divina Comedia. Mundo del libro editores.

Barrios Casares, M. (2003). Pobreza de experiencia y narración. Un paseo por los alrededores 
de Walter Benjamín. En Archipiélago. Cuadernos de crítica de la cultura, N.º 50. 
Editorial Archipiélago. Barcelona.

Camus, A. (1942). El extranjero. Bossano Vergara Susana Consuelito (2014).
Darabont, F. (Director). (1994). The Shawshank Redemption. Castle Rock Entertainment.
Dostoyevsky, F. (1866). Crimen y castigo. Comcosur (2019). Bogotá.

Hugo, V. (1862). Los miserables. Penguin clásicos (2015).

Mosto, M. (2016). Evidencias del amor: Fyodor Dostoievski y Pavel Florenski. TEOLITERARIA 
- Revista De Literaturas E Teologías, 6(12), 96–106. https://doi.org/10.19143/2236-
9937.2016v6n12p96-106

Rembrandt. (c. 1669). El retorno del hijo pródigo. Museo del Hermitage, San Petersburgo, 
Rusia.

Shakespeare, W. (1597). Romeo y Julieta. Penguin clásicos (2016).

Wenders, W. (Director). (1984). Paris, Texas. Compagnia Cinematografica Champion; Road 
Movies Filmproduktion.

hasta el final de la obra, donde se reconoce 
como alguien que vivió y espera la muerte 
sin arrepentimiento alguno. En contraste, 
Raskólnikov, a través del amor de Sonia, 
se embarca en un camino de redención, 
mostrando que, a diferencia de Meursault, 
hay esperanza y posibilidad de cambio para 
quienes buscan la redención sinceramente. 
Dos autores abordando un crimen también 
muestran las diferentes personalidades de 
los seres humanos, y aunque quizás nunca 
entienda a Meursault del todo, Raskólnikov 
se ha ganado la redención y Dostoyevski un 
homenaje para la historia de la literatura.

75




